
 

 

21. MAINTENANT ET 

PAS ENCORE 
 

Qu’est-ce que le royaume de Dieu ? 

Le royaume de Dieu est-il présent ou futur ou les deux ? 

Le royaume de Dieu est-il un règne céleste ou terrestre ? 

Le royaume de Dieu est-il spirituel (dans le cœur), religieux 

(l’Église), politique (le gouvernement mondial) ou concerne-t-il 

l’autorité royale du Messie ? 

Jésus est-il le Messie et règne-t-il maintenant ou plus tard ? 

Ces questions trouveront une réponse dans une perspective 

biblique. 

Une harmonisation des versets du royaume 

L'expression « royaume de Dieu » et son synonyme « royaume des 

cieux » sont mentionnées 140 fois dans le Nouveau Testament. 

Après avoir étudié ces versets en profondeur, je les ai harmonisés 

et j'ai découvert qu'ils se répartissent en trois groupes. Un tiers des 

versets fait référence par métonymie à Jésus le Messie, le roi du 

royaume de Dieu. Un autre tiers se réfère aux disciples de Jésus, 

qui constituent la monarchie du royaume de Dieu. Le dernier tiers 

évoque l'avenir, le royaume messianique terrestre, qui débutera au 

retour de Jésus sur Terre. 

 

Versets du Royaume qui font référence à Jésus 

Dès lors, Jésus commença à prêcher : « Repentez-vous, car le 

royaume des cieux est proche » (Matthieu 4:17). Il n’y avait pas de 

royaume de Dieu à proximité, et aucun royaume de Dieu n’est 

encore apparu. Si tel était le cas, cela aurait été consigné dans nos 

 Traduit de Anglais vers Français - www.onlinedoctranslator.com 

https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution


livres d’histoire. Jésus annonçait, dans un message codé, qu’il était 

le Messie. Il se présentait couramment comme le Fils de l’Homme, 

un titre tiré d’une prophétie messianique (Daniel 7:13) où Daniel 

vit quelqu’un de semblable à un fils de l’homme venir sur les nuées 

du ciel et être présenté à l’Ancien des jours. Les expressions 

« royaume de Dieu » et « royaume des cieux », bien qu’absentes de 

l’Ancien Testament, s’inspirent sans doute des Psaumes 2 et 110 et 

de la vision de Daniel : 

Quant à moi, j'ai établi mon roi sur Sion, ma montagne sainte. Je 

publierai le décret : le Seigneur m'a dit : Tu es mon Fils ; 

aujourd'hui je t'ai engendré. Demande-moi, et je te donnerai les 

nations en héritage, et les extrémités de la terre en possession. Tu 

les briseras avec une verge de fer, tu les briseras comme un vase de 

potier. (Ps 2:6-9) 

L'Éternel dit à mon Seigneur : Assieds-toi à ma droite, jusqu'à ce 

que je fasse de tes ennemis ton marchepied. L'Éternel étend de Sion 

ton sceptre de puissance. Domine au milieu de tes ennemis ! (Ps 

110:1-2) 

Il lui fut donné autorité, gloire et puissance souveraine ; toutes les 

nations et tous les peuples de toute langue l’adorèrent. Sa 

domination est une domination éternelle qui ne passera point, et 

son royaume ne sera jamais détruit (Dan 7:14). 

C'est dans ce royaume de Dieu que les Juifs pieux du premier siècle 

fondaient leurs espoirs. C'est dans ce royaume que Jésus prêchait, 

se présentant comme le Messie attendu. 

Jésus, proclamant le royaume dans un contexte actuel, se présentait 

lui-même par métonymie comme le Messie. Un jour, interrogé par 

les pharisiens sur la date de la venue du royaume de Dieu, Jésus 

répondit : « La venue du royaume ne se voit pas, et on ne dira pas : 

« Il est ici » ou « Il est là », car le royaume de Dieu. »est au milieu 

de vous (Luc 17:20-21). Il faisait référence à lui-même. Il n'y avait 

pas de royaume au milieu d'eux. Cela n'a même pas de sens de 

parler d'un royaume parmi les hommes. De nouveau, dans Luc 

11:20, Jésus dit : « Si je chasse les démons par le doigt de Dieu, 

alors le royaume de Dieu est venu vers vous. » C'était Jésus, le 

Messie, qui était venu vers eux, et non un royaume ! Donc, oui, il 

y a un aspect « maintenant et pas encore » au royaume. Le Messie 

était présent dans le monde, mais il n'était pas encore roi. Il n'avait 



ni trône, ni territoire, ni monarchie, ni sujets. Son royaume était 

encore à venir. 

Versets du Royaume qui se réfèrent aux chrétiens 

Il y a pas moins de 43 versets du Nouveau Testament où le royaume 

de Dieu se rapporte aux disciples. La raison en est que les disciples 

de Jésus, et finalement tous ceux dont les noms sont inscrits dans 

le Livre de Vie de l'Agneau, formeront la monarchie du royaume 

messianique. C'est ce que Jésus leur enseignait. Ils sont enfants de 

Dieu et régneront avec le Messie. Ils gouverneront la terre et feront 

tout ce qui est nécessaire pour instaurer un règne de paix, de justice 

et de droiture. Il y a donc bien un aspect « maintenant et pas 

encore » à la monarchie. En étant racheté et né de nouveau, chaque 

personne devient enfant de Dieu et héritier avec Christ du royaume 

futur. Tel est leur statut actuel. Lorsque Christ reviendra et qu'ils 

seront ressuscités, ils entreront dans le règne messianique en tant 

que monarchie régnante (1 Co 15:50). C'est l'aspect futur. 

Jésus répondit : En vérité, en vérité, je te le dis, si un homme ne 

naît d'eau et d'Esprit, il ne peut entrer dans le royaume de Dieu. 

(Jean 3:5) 

Car désormais, lorsqu'un croyant naît de nouveau, il entre dans 

l'Église que Jésus a dit qu'il allait bâtir. Heureux les pauvres en 

esprit, car ils sont dans le royaume des cieux (Mt 5, 3). Ils le 

possèdent, ils sont la future monarchie ; héritiers de Dieu et 

cohéritiers du Christ. « Leurs » signifie possession ; le royaume 

leur appartient. « Leurs » peut aussi signifier identité ; ils 

constituent la monarchie ; elle est constituée d'eux. 

Alors la souveraineté, la puissance et la grandeur de tous les 

royaumes sous les cieux seront remises aux saints des lieux célestes 

(Dan 7:27). 

Et je vous donne le royaume, comme mon Père m'en a donné un, 

afin que vous mangiez et buviez à ma table dans mon royaume, et 

que vous soyez assis sur des trônes, pour juger les douze tribus 

d'Israël (Luc 22:29-30). 

Le royaume de Dieu n'est pas au ciel. Il a un territoire, et ce 

territoire correspond à tous les royaumes sous le ciel. 

Je vous le dis, beaucoup viendront d'Orient et d'Occident et 

prendront place au festin avec Abraham, Isaac et Jacob dans le 



royaume des cieux. Mais les sujets du royaume seront jetés dehors, 

dans les ténèbres, où il y aura des pleurs et des grincements de 

dents. (Matthieu 8:11-12) 

Il s'agit d'une traduction médiocre de la NIV, qui ne comprend pas 

bien ce qu'est le royaume. Les « fils du royaume » grecs ne sont 

pas des sujets, mais les héritiers (Israël) qui n'ont pas reconnu le 

Messie et sont rejetés comme incrédules, remplacés par les élus de 

Dieu venus d'Orient et d'Occident. 

Versets du Royaume qui font référence à un règne 

futur 

Les versets relatifs au royaume qui, par métonymie, font référence 

à Jésus se situent dans un contexte présent, tout comme la plupart 

des versets concernant les disciples. Cependant, les 38 passages 

restants évoquent le royaume dans un contexte futur. Ces versets 

décrivent le règne messianique, la royauté en action, un règne qui 

débute avec le retour de Jésus sur terre. 

Le Messie a fait une première apparition, la monarchie est 

actuellement appelée à régner, mais le royaume lui-même est 

entièrement futur. Ce royaume est terrestre et les royaumes, 

empires et nations impies de la Terre sont toujours au pouvoir. Le 

monde entier est sous l'emprise du malin (1 Jean 5:19), et non sous 

celle de Dieu ou de Jésus ; cela attend le millénium. On comprend 

pourquoi le royaume est évoqué au présent lorsqu'il fait référence 

au séjour de Jésus sur terre ou à l'appel de l'Église, mais il n'est pas 

logique de conclure que le royaume est déjà établi. Jésus n'est 

encore qu'un héritier du royaume, et nous aussi (Romains 8:17). 

Jésus s'est assis à la droite de Dieu et, depuis lors, il attend que ses 

ennemis deviennent son marchepied (Hébreux 10:13). 

C'est dénigrer l'autorité de Jésus que de prétendre qu'il gouverne la 

Terre dès maintenant. Satan rôde librement et les malfaiteurs 

contrôlent les gouvernements du monde. Lorsque Jésus reviendra 

pour régner, il gouvernera avec une verge de fer. Le mal sera puni 

immédiatement et si une nation ne monte pas à Jérusalem pour 

adorer le Messie, il n'y aura pas de pluie pour elle (Zacharie 14:17). 

En vérité, je vous le dis, au renouvellement de toutes choses, 

lorsque le Fils de l'homme sera assis sur son trône de gloire, vous 

qui m'avez suivi, vous serez aussi assis sur douze trônes, et vous 

jugerez les douze tribus d'Israël (Mt 19:28). 



Que ton règne vienne, que ta volonté soit faite sur la terre comme 

au ciel (Mt 6, 10). La prière s'adresse au Père, source de toute 

puissance et de toute autorité. Le règne lui appartient, car il a établi 

son Fils, le Messie, roi de toute la terre lorsque la volonté de Dieu 

sera enfin accomplie (Ps 2, 6-7). 

D'après ces recherches, il est évident que le royaume de Dieu ne 

doit pas être considéré comme le royaume de Dieu ou sa 

souveraineté. Il s'agit du royaume messianique prophétisé par 

Daniel et de nombreux autres prophètes, celui qu'attendaient les 

Juifs pieux de l'époque de Jésus : un royaume terrestre avec un roi 

juif régnant sur Israël et toutes les nations. 

Le nœud du problème 

Le problème avec la théologie du « maintenant et pas encore » est 

que les théologiens n'ont pas distingué les différents aspects du 

royaume : le roi, sa monarchie, le règne, le territoire et les sujets. 

Les versets sur le royaume traitent de la royauté, qui est le sens 

premier du mot grec pour « royaume ». Le roi et sa monarchie, la 

famille royale, exerceront la royauté, et le règne est la royauté en 

action. Pour les croyants, entrer dans le royaume signifie entrer 

dans la monarchie, et non entrer dans le royaume en tant que sujet. 

Un royaume n'existe pas sans territoire ni sujets, preuve suffisante 

que le royaume messianique n'existe pas encore. Même le roi est 

absent. La confusion vient du fait que l'expression « royaume de 

Dieu » est interprétée superficiellement comme désignant la 

souveraineté de Dieu, et que les élus n'ont pas reçu la 

reconnaissance qu'ils méritaient dans leur rôle de monarchie. Ils ne 

sont pas sujets du royaume, ils en sont les héritiers. Ils 

gouverneront la Terre, mais n'y vivront pas. En tant qu'êtres 

immortels ressuscités, ils vivront dans la Nouvelle Jérusalem, dans 

le royaume céleste. Depuis la Pentecôte, des hommes de toutes 

tribus et de toutes langues accèdent à la royauté par la nouvelle 

naissance. En tant qu'enfants de Dieu, ils sont héritiers de la 

royauté. 

La puissance et la grandeur de tous les royaumes de la terre seront 

données au peuple du Dieu suprême. Son pouvoir royal ne cessera 

jamais, et tous les dirigeants de la terre le serviront et lui obéiront. 

(GNB) 



Les interprètes ont mal interprété les pronoms ici, car ils ne 

reconnaissent pas la position élevée du peuple saint. Treize versets 

se sont écoulés depuis la mention du Messie, un temps trop lointain 

pour que les pronoms puissent s'y référer. Le pronom masculin 

singulier renvoie au mot hébreu « peuple ». 

Durant le millénaire, toutes les nations de la Terre serviront et 

obéiront aux saints qui gouverneront la Terre pour le Messie (Ap 

5:10). Les saints accèdent maintenant à la royauté par leur nouvelle 

naissance (Mat 21:31, 23:13, Jean 3:5, Col 1:12-13). L'entrée dans 

le règne messianique après le retour du Messie constitue 

l'achèvement de leur glorification (Mat 7:21, 25:34, 1 Co 15:50, 1 

Tm 4:18, 2 Pi 1:11). 

NT Wright a dit, selon l'espoir juif : si Pilate gouvernait encore la 

Judée, alors le royaume de Dieu n'était pas encore venu. Si le 

temple n'avait pas été reconstruit, alors le royaume n'était pas 

encore venu. Si le Messie n'était pas arrivé, alors le royaume n'était 

pas encore venu. Si Israël n'observait pas correctement la Torah 

(quelle que soit la définition qu'on puisse en donner), alors le 

royaume n'était pas encore venu. Si les païens n'étaient pas vaincus 

et/ou ne s'étaient pas rassemblés à Sion pour y être instruits, alors 

le royaume n'était pas encore venu. (Jésus et la victoire de Dieu 

(1996), p. 204). 

Les amillénaristes sont dans une impasse 

La plupart des amillénaristes adoptent la vision « maintenant et pas 

encore » et finissent par ne pas avoir de royaume du tout. Aucun 

verset sur le royaume de Dieu ne suggère que le royaume existe 

dans le cœur de ceux qui se soumettent à Christ. La Bible Good 

News et une version antérieure de la NIV de Luc 17:21 disent : 

« Le royaume de Dieu est au milieu de vous. » La plupart des 

versions traduisent « parmi vous ou au milieu de vous. » Le texte 

de la NIV a été modifié dans une édition ultérieure. 

Le royaume n'est jamais spiritualisé de cette manière. Il est 

politique et territorial, un règne terrestre caractérisé par la paix 

mondiale, la justice et la connaissance du Seigneur. Son règne 

s'étendra d'un océan à l'autre, et de l'Euphrate jusqu'aux extrémités 

de la terre (Zacharie 9:10). Le royaume n'a jamais été une affaire 

de cœur humain. Il concerne le monde entier, la population entière, 

une démonstration publique de ce qu'est un règne juste et la 



justification du peuple de Dieu qui gouvernera la terre avec un 

pouvoir royal pendant mille ans. Toutes les nations viendront à 

Jérusalem pour l'adorer. Puis, les survivants de toutes les nations 

qui ont attaqué Jérusalem monteront année après année pour adorer 

le Roi, le Seigneur Tout-Puissant, et célébrer la fête des 

Tabernacles (Zacharie 14:16). Dieu se verra attribuer la place qui 

lui revient et son temple sera appelé une maison de prière pour 

toutes les nations (Ésaïe 56:7, Marc 11:17). 

Les amillénaristes affirment qu'il n'y aura pas de royaume après le 

retour du Christ, et l'apôtre Paul a enseigné qu'il ne peut y avoir de 

royaume avant le retour du Christ, car la chair et le sang ne peuvent 

hériter du royaume de Dieu (1 Co 15:50). Les chrétiens sont 

héritiers du royaume et n'en hériteront qu'après leur résurrection. 

Une mentalité platonicienne empêche les amillénaristes de croire 

que la Nouvelle Jérusalem descendra du ciel sur Terre et que Dieu 

établira sa demeure chez l'homme, plutôt que l'homme établira sa 

demeure chez Dieu au ciel. Les nouveaux cieux et la nouvelle 

Terre, tels qu'initialement prophétisés par Isaïe, devaient toujours 

être liés à la vie sur cette Terre. Je créerai de nouveaux cieux et une 

nouvelle Terre… car je créerai Jérusalem pour être un sujet de 

délices et son peuple une source de joie… Il n'y aura plus de 

vieillard qui ne vive pas ses années… Ils bâtiront des maisons… 

Le loup et l'agneau paîtront ensemble (Is 65:17-25). 

Le royaume de Dieu commence définitivement lorsque le royaume 

du monde devient celui de notre Seigneur et de son Messie (Ap 

11:15-17). Le verbe est à l'aoriste et coïncide avec la sonnerie de la 

septième trompette et la seconde venue : « Tu as pris ta grande 

puissance et tu as commencé à régner. » 

Il y a aussi une fin définitive lorsque le Christ remettra le royaume 

à Dieu le Père après avoir détruit toute domination, autorité et 

puissance. Car il faut qu'il règne jusqu'à ce qu'il ait mis tous les 

ennemis sous ses pieds (1 Co 15:24-25). Quant à la durée du règne, 

Apocalypse 20 mentionne six fois mille ans. Ils revinrent à la vie 

et régnèrent avec le Christ pendant mille ans. … Ils seront prêtres 

de Dieu et du Christ et régneront avec lui pendant mille ans. 

Il est regrettable que les Églises traditionnelles issues de la 

Réforme, et l'Église catholique elle-même, n'aient jamais réformé 

leur eschatologie. Elles ignorent plus ou moins l'enseignement 

biblique d'un règne millénaire du Messie sur Terre et l'espérance 



glorieuse des saints après leur résurrection. Leur espoir repose sur 

le ciel, dont nous ignorons tout et qui n'est pas le lieu idéal pour les 

personnes dotées d'un corps surnaturel ressuscité. Cette 

eschatologie médiévale est obsolète. L'influence platonicienne 

étouffe la foi, rendant difficile la croyance en des événements 

surnaturels spécifiques se produisant sur Terre. Il n'existe qu'un 

vague espoir de paradis et de jugement dernier. Il leur est difficile 

de croire au retour littéral de Jésus dans les nuées du ciel, à une 

résurrection des morts, à Jésus posant le pied sur le Mont des 

Oliviers, au reste d’Israël converti en masse, à la Nouvelle 

Jérusalem descendant du ciel et s’installant au-dessus d’Israël, aux 

saints vivant dans cette cité céleste et de là gouvernant la Terre, aux 

nations non régénérées du monde faisant des pèlerinages à 

Jérusalem pour adorer le Seigneur, au monde et à la nature 

renouvelés sous tous leurs aspects, à un règne messianique où il n’y 

a plus de guerre ni de gouvernement corrompu. 

La glorification des saints comme sacerdoce royal 

Vraiment, le « pas encore » sera extraordinaire, comme Dieu l'a 

promis dans sa Parole. Il fera honte au « maintenant », car ce que 

nous connaissons maintenant, ce sont la guerre, la famine, les 

épidémies, la corruption, l'immoralité, la maladie mentale et le 

désespoir. La seule lumière éclatante, c'est que des gens de toute 

nation, tribu, peuple et langue se tournent continuellement vers le 

Seigneur, sont sauvés et entrent dans la monarchie du royaume qui 

n'est pas encore. Les ouvriers chrétiens, comme Paul, leur ouvrent 

les yeux, les détournant des ténèbres vers la lumière, et de la 

puissance de Satan vers Dieu, afin qu'ils reçoivent le pardon des 

péchés et une place parmi ceux qui sont sanctifiés par la foi en Jésus 

(Actes 26:18), et qui ont été qualifiés pour partager l'héritage de 

son peuple saint dans le royaume de lumière (Col 1:12). 

Les chrétiens nés de nouveau, habités par l'Esprit de Dieu, 

formeront la monarchie du royaume messianique. Le Messie leur 

donnera autorité sur les nations (Ap 2:26) et ils régneront avec 

Christ. Enfants de Dieu, membres de la famille royale, ils 

gouverneront le monde pendant le Millénium depuis la Nouvelle 

Jérusalem, située dans le royaume céleste et dont la gloire est 

visible dans le ciel. Leurs corps ressuscités leur donnent un accès 

instantané à tous les domaines, physiques ou spirituels. Ils ne sont 

limités ni par le temps ni par l'espace : ils sont passés de la mort à 



la vie éternelle. Leurs corps sont semblables à celui de leur 

Seigneur, qui, après sa résurrection, est passé librement du 

royaume céleste à la Terre, puis de la Terre au royaume céleste. 

Le plan originel de Dieu était que l'homme gouverne 

la Terre 

Le plan initial de Dieu était que l'homme règne sur le monde. Adam 

reçut l'ordre de remplir la Terre et de la soumettre (Gn 1:26-28, Ps 

8:6). Citant le Psaume 8, l'auteur de l'épître aux Hébreux affirme 

que ce ne sont pas les anges que Dieu a soumis le monde à venir, 

mais l'humanité (Hé 2:5-6), comme Daniel l'expliquera plus tard 

(Dn 7:22, 27). Le mystère du royaume était la vérité, non révélée 

aux prophètes mais révélée par Jésus dans les paraboles (Marc 

4:10-11), selon laquelle la monarchie du Messie serait composée 

de peuples de toutes les nations, héritiers avec les fidèles d'Israël 

(Rom 16:25-26, Éph 3:4-6). 

Quand dans la vie de Jésus le royaume commence-t-il 

? 

L'enfant mâle, Jésus, futur roi des Juifs (Mt 2,2), naquit à Bethléem 

en Juda. Le royaume ne commença pas à sa naissance, et il ne 

régnait sur aucune région durant son séjour sur Terre. Il ne 

commença pas non plus lorsqu'il remporta une victoire sur Satan 

lors de sa tentation. Il ne commença pas à la crucifixion, mais ce 

fut un précurseur nécessaire, car sa mort substitutive rendit possible 

la rédemption de la monarchie. Le royaume est avant tout une 

question de monarchie et de glorification des élus de l'humanité. Il 

ne commença pas à la résurrection, mais Jésus ressuscité est appelé 

les prémices de tous ceux qui ressusciteront le jour de son retour, 

et sa résurrection confirme que ses disciples ressusciteront. Le 

royaume ne commença pas à la Pentecôte, mais l'Église, et la 

véritable Église est la monarchie du royaume futur. De plus, 

l'Église est la famille humaine de Dieu qui vivra et régnera avec lui 

pour l'éternité (Ap 22,3-5). Comparée à une graine de moutarde, 

l'Église grandit à partir d'un petit début pour devenir une grande 

multitude de croyants. Aucun de ces événements n'a donné 

naissance à un territoire sur lequel le Messie aurait pu régner, ni à 

une population sur laquelle il aurait pu régner. Le royaume 

commencera au retour de Jésus. 

Les visions de Daniel sur le royaume de Dieu 



Selon l'interprétation de Daniel, la statue de Nebucadnetsar 

représentait l'empire mondial dont l'ultime expression fut frappée 

et brisée par une pierre non extraite par la main de l'homme. La 

statue fut brisée et devint comme de la balle sur une aire de battage. 

Le vent l'emporta sans laisser de trace, tout comme au jour du 

jugement, le ciel et la terre fuiront la présence de Dieu sans laisser 

de trace (Ap 20:11). La pierre qui frappa la statue devint une 

montagne qui recouvrit toute la Terre (Dn 2:34-35). Un fils de 

l'homme (le Fils de l'homme), le Messie juif, fut conduit en la 

présence de Dieu et reçut autorité, gloire et pouvoir souverain, afin 

que des gens de toute langue l'adorent. Sa domination serait 

éternelle, son royaume ne serait jamais détruit (Dn 7:13-14). Jésus 

dit : Tout pouvoir m'a été donné dans le ciel et sur la terre. Allez 

donc, faites de toutes les nations des disciples, les baptisant au nom 

du Père, du Fils et du Saint-Esprit (Mt 28, 18-19). Jésus a reçu sa 

royauté du Père et a ordonné à ses disciples d'aller rassembler sa 

monarchie qui régnerait avec lui. Lorsque la monarchie sera 

achevée (Rom 11, 25), le Messie sauvera le reste d'Israël vivant à 

ce moment-là (Rom 11, 26-27). Le Messie aura enfin son territoire 

(le monde entier), une population sur laquelle régner (les survivants 

de la Grande Tribulation), une monarchie ressuscitée qui 

gouvernera pour lui depuis la Nouvelle Jérusalem (l'Église), et une 

nation d'Israël nouvellement sauvée (sa nation sur Terre), 

accomplissant ainsi les prophéties messianiques de nombreux 

prophètes de l'Ancien Testament. 

Le rôle d'Israël dans le royaume « pas encore » 

Israël a perdu son droit au royaume. Ils étaient « les fils du 

royaume » (Mt 8,12), les héritiers originels, mais ils ont rejeté le 

Messie à sa venue. Or, la bonne semence que sème le Fils de 

l'homme, ce sont les nouveaux fils du royaume (Mt 13,38). Les 

grands prêtres, les principaux docteurs de la loi, les pharisiens et le 

peuple en général ont tous joué un rôle dans la livraison de Jésus à 

la crucifixion. Jésus était la pierre rejetée par les bâtisseurs. C'est 

pourquoi il a dit : « Je vous le dis, le royaume vous sera enlevé et 

donné à un peuple qui en produira les fruits » (Mt 21,43). Ils 

auraient dû être la monarchie, mais maintenant ils font partie du 

peuple. Bien sûr, la pourriture s'est installée au moins 600 ans 

auparavant, lorsque la gloire de Dieu a quitté le temple en 586 avant 

J.-C., comme le voit Ézéchiel (ch. 10), et sa gloire reviendra dans 

un nouveau temple, comme le voit Ézéchiel (ch. 43). 



Il y a des Juifs croyants dans l'Église de toutes les époques qui 

connaîtront le destin qui leur est destiné. Quant aux incroyants, ils 

sont rejetés, mais Dieu ne peut abandonner Israël. Il a conclu des 

alliances avec eux et leur a fait des promesses concernant l'avenir. 

La nation entière sera sauvée après le retour de Jésus (Romains 

11:25-32). Dieu répandra son Esprit sur eux, et ils seront sauvés 

(Ézéchiel 36:27-28, 37:21-23, Joël 2:28-29), mais trop tard pour la 

résurrection et la monarchie. Ils seront la nation spéciale de Dieu 

sur Terre, un temple sera construit et Israël contrôlera le culte 

(Ézéchiel 40-48). La ville sainte de Dieu, Jérusalem sur Terre, sera 

glorifiée (Ésaïe 60), et Israël aura un rôle particulier à jouer pendant 

le Millénium. Seule l'Église vivra dans la Nouvelle Jérusalem. Elle 

seule gouvernera la Terre, et elle seule vivra avec Dieu et l'Agneau 

et verra sa face. 

Je suis éternellement reconnaissant à Dieu et à mon Seigneur et 

Sauveur Jésus-Christ d'être enfant de Dieu et héritier de la 

monarchie, et j'attends avec impatience le règne millénaire. Ce que 

l'œil n'a pas vu, ce que l'oreille n'a pas entendu, ce qui n'est pas 

monté à l'esprit humain – les choses que Dieu a préparées pour ceux 

qui l'aiment –, voilà ce que Dieu nous a révélé par son Esprit (1 Co 

2:9-10). 

La Bible enseigne-t-elle que Jésus est roi maintenant ? 

Le Psaume 2 et le Psaume 132:11-14 sont des prophéties claires 

annonçant qu'un jour le Messie régnera sur le mont Sion. Luc 

raconte la naissance de Jésus et annonce que Dieu lui accorderait 

le trône de son ancêtre David et qu'il régnerait éternellement sur les 

descendants de Jacob. Mais ce n'est qu'en Apoc. 11:15 et 19:6, 

après son retour, qu'il est dit que Jésus a commencé à régner. 

 


